
Аннотация
В статье рассматривается деятельность Ния-
за-Мухаммада Сулейманова, связанная с рас-
пространением мусульманской арабографи-
ческой книги в Казахской степи. Сулейманов 
был автором многих работ, посвященных 
проблемам реформирования мусульманского 
образования, необходимости изучения рус-
ского языка, чтения хутбы на татарском языке. 
Кроме этого, он был издателем многих книг 
на татарском, казахском и арабском языках. 
Книжная торговля позволяла Сулейманову на-
ходить средства для этой деятельности. Био-
графия Нияза-Мухаммада Сулейманова и кон-
текст, в котором он действовал, позволяют нам 
изучить особенности формирования книжной 
культуры мусульман Казахской степи: какие 
книги пользовались популярностью, в каких 
регионах они распространялись, каким обра-
зом содержание этих книг оказывало влияние 
на общественное, политическое движение сре-
ди мусульман и развитие духовной культуры 
в целом.

Abstract
The article deals with the activity of Niyaz-
Mukhammad Suleymanov related to the 
circulation of Arabic-script Muslim books in the 
Kazakh steppe. Suleymanov was the author of 
many works devoted to the problems of reforming 
Muslim education, the necessity of studying 
the Russian language and reading the khutbah 
in the Tatar language. Besides, he published a 
lot of books in Tatar, Kazakh and Arabic. The 
bookselling helped Suleymanov to find funds 
for that kind of activity. The biography of Niyaz-
Mukhammad Suleymanov and conditions of that 
period allow us to study the peculiarities of the 
formation of the Muslims’ book culture in the 
Kazakh steppe, such as types of most popular 
books, the regions they were distributed in, the 
way the content of these books influenced the 
social and political movement among Muslims, 
and the development of spiritual culture as a 
whole.

Ключевые слова
Нияз-Мухаммад Сулейманов, книжная куль-
тура, реформа, усул ал-джадид, тафсир, хадис, 
фикх, рисала, тасаввуф.

Keywords
Niyaz-Mukhammad Suleymanov, book culture, 
reform, Usul-i Jadid, tafsir, Khadith, fiqh, Risalah, 
tasawwuf.

УДК 929.5:002.2:297.17:908 

Нияз-Мухаммад 
Сулейманов и книжная 

культура мусульман 
Казахской степи в начале 

ХХ в.

П. С. Шаблей,

Костанайский филиал Челябинского 
государственного университета, 

г. Костанай, Республика Казахстан

Niyaz-Mukhammad 
Suleymanov and the Muslim 
book culture in the Kazakh 

steppe in the early 20th 
century

P. S. Shabley,

Kostanay branch of Chelyabinsk 
State University, 

Kostanay, the Republic of Kazakhstan

173

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



В блокнот историка. Архивный калейдоскоп

В XIX – начале ХХ в. на терри-
тории Российской империи активно 
развивается мусульманское книгопе-
чатание. Типографии, выпускавшие 
литературу на арабском, персидском 
и тюркских языках, работали в Казани, 
Уфе, Оренбурге, Троицке, Ташкенте 
и других городах1. Значительная часть 
книг распространялась в виде рукописей, 
литографий2. Казахская степь, представ-
лявшая собой сложную контактную зону, 
в которой взаимодействовали предста-
вители разных этнических и социальных 
групп – кочевые и оседлые казахи, сарты, 
татары, башкиры, русские крестьяне-
переселенцы, казаки, купцы, мещане 
и другие – была активным потребите-
лем мусульманской книжной продукции. 
Широкое распространение мусульман-
ской арабографической книги позволяет 
говорить о том, что регионы империи, 
населенные кочевыми и оседлыми каза-
хами, не были культурной периферией 
исламского мира3. Они были частью 
глобального исламского сетевого сооб-
щества, в пределах которого происходи-
ла популяризация идей реформ, осущест-
влялись дискуссии по проблемам шари-
ата, увеличивался авторитет отдельных 
мусульманских ученых ( а̒лим) и связан-
ных с их деятельностью медресе (мадраса). С другой стороны, важен не только 
процесс передачи знаний и коммуникаций в исламских сообществах, но и контекст, 
в котором они жили. Иначе говоря, имперский контекст. Имперские реформы нача-
ла ХХ в. либерализировали курс правительства по отношению к исламу4. Появляется 
национальная печать, учреждаются благотворительные общества, тем самым откры-
ваются широкие возможности для тесной кооперации между частным капиталом 
и мусульманской книжной продукцией. Неудивительно поэтому, что среди пред-
ставителей местных национальных элит появляются деятели, которые используют 
книжное дело для реализации широкого ряда целей и задач современности.

В этой статье речь пойдет о сибирском татарине Ниязе-Мухаммаде Сулейманове, 
который внес большой вклад в формирование книжной культуры мусульман Казахской 
степи. Наряду с обширной книгоиздательской деятельностью, он активно зани-
мался книжной торговлей – имел книжные магазины в Петропавловске и Омске. 
Н.-М. Сулейманов был автором многих книг и статей. Судя по всему, у него была 
собственная обширная библиотека, следы которой были обнаружены в ходе нашей 
работы с книжным собранием отдела редких книг, рукописей и национальной литера-
туры Центральной научной библиотеки Комитета науки Министерства образования 
и науки Республики Казахстан (ЦНБ КН МОН РК). 

Нияз-Мухаммад Сулейманов был родом из деревни Утуз Тарского уезда 
Тобольской губернии. Происходил из семьи сибирских бухарцев. В 1880-1882 гг. 

Нияз-Мухаммад Сулейманов. – Хөҗҗәт 
әл-Хәким Мәхмүдов. Мәрхүм Нияз-
Мөхәммәд әфенди Сөләйманов // 

Мөшавәрәт календаре 1917 ел өчен. – 
Казан, 1917. – Б. 69.

Niyaz-Mukhammad Suleymanov. – Huzhzhat 
al-Khakim Makhmudov. The late Niyaz-
Mukhammad efendi Suleymanov // Desk 

calendar for 1917. – Каzаn, 1917. – P. 69.

174



он обучался в городе Таре в медресе Наджмэтдина хазрата5. Затем отправился 
в Петропавловск, где стал шакирдом Рахматуллаха Янгуразова (в 1884‑1887 гг.)6. 
Это был известный ученый, перу которого принадлежит более тридцати сочинений 
(рисала), в том числе богословские труды, работа о положении мусульман Сибири 
и другие7. Несмотря на то, что библиотека Петропавловского медресе имела опре-
деленное число научных и образовательных книг, газет и словарей, Сулейманов 
подвергал резкой критике местные методы обучения. Называл их схоластическими8. 
В 1892 г., завершив образовательный курс в медресе, он поступил в местное город-
ское училище, по окончании которого выдержал экзамен на знание русского языка9. 
Есть также сведения, что в конце XIX – начале ХХ в. Нияз-Мухаммад Сулейманов 
использовал новый метод (усул ал-джадид) для обучения детей, вероятно, у себя 
на дому. Преподавал русский язык, обучал истории, географии и арифметике10. 
Такое обучение, очевидно, не было как-то официально оформлено, так как первое 
новометодное учебное заведение (получившее разрешение от властей) – школа 
(мактаб) Хасана Пономарева – появляется в Петропавловске только в 1906 г.11 
Стремление к знанию и просвещению своего народа, опора на современные дости-
жения науки и технического прогресса, высокая интеллектуальная культура и связи 
с крупными религиозными авторитетами своего времени сделали Нияза-Мухаммада 
Сулейманова одним из крупнейших религиозных и общественных деятелей конца 
XIX – начала XX в. Его приглашали быть имамом не только в Касимов, Челябинск 
и Омск, но также и в Санкт-Петербург. Однако Сулейманов не стал покидать Сибирь 
и отдал свои предпочтения Омску, в котором был имамом Второй соборной мече-
ти (некоторое время был имамом обоих мусульманских общин города) с 1907 г. 
и вплоть до своей смерти в 1916 г.12

Нияз-Мухаммад Сулейманов оставил богатое интеллектуальное наследие. 
Множество книг и статей, которые он публиковал на страницах таких известных 
газет как «Терджиман» (Переводчик), «Ульфат» (Единство), «Вакыт» (Время), 
«Казан Мохбире» (Казанский вестник) и др.13 В своих работах Сулейманов 
выступал сторонником реформы мусульманского образования согласно новому 
методу, обосновывал необходимость изучения русского языка, выступал за чтение 
хутбы на тюркском/татарском языке14. В ходе археографических поездок нам 
удалось обнаружить несколько книг Сулейманова далеко за пределами Омска 
и Петропавловска – в Каркаралинске (Центральный Казахстан) и Алматы (Южный 

Фрагмент титульного листа книги Нияза-Мухаммада Сулейманова «Мәктүбләрем». – 
Оренбург, 1907. Из собрания Каркаралинской мечети.

A fragment of the title page of the book “My letters” by Niyaz-Mukhammad Suleymanov. – 
Orenburg, 1907. From the collection of Karkaralinsk mosque.

175

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



В блокнот историка. Архивный калейдоскоп

Казахстан). Примечательно при этом то обстоятельство, что в Каркаралинске его 
книга «Мәктүбләрем» (Мои письма), изданная в 1907 г. в Оренбурге, сохранилась 
в собрании казахской мечети (построена в 1851 г.) Кунанбая Оскенбаева. Эта работа 
Сулейманова представляет собой сборник статей, опубликованных в прогрессивных 
татарских газетах. Книга поднимает ряд актуальных вопросов: обсуждение мани-
феста 17 октября 1905 г. и организация петиционного движения среди мусульман, 
реформирование системы мусульманского образования, необходимость обучения 
русскому языку и др.15 Таким образом, подобного рода литература не только инфор-
мировала население отдаленных регионов империи о реформах, но и актуализиро-
вала, координировала, направляла усилия мусульман к достижению общих целей. 
При этом татарский фактор мог быть одним из импульсов для мобилизации такого 
рода движения среди кочевых обществ Казахской степи16.

Нияз-Мухаммад Сулейманов не только писал книги, но и активно занимался 
книгоиздательской деятельностью. Хотя мусульманское книгопечатание в начале 
XX в. приобрело широкий размах, а тиражи отдельных изданий составляли несколь-
ко тысяч экземпляров, появление на свет той или иной книги главным образом 
зависело от участия частного капитала и государственной цензуры. Особый инте-
рес цензоры проявляли к работам современных национальных деятелей, обсуж-
давших актуальные проблемы современности17. Так, в 1907 г. татарский купец 
из Акмолинска Нурмухаммад Забиров выделил средства на первое издание книги 
казахского писателя и общественно-политического деятеля Мыржакыпа Дулатова 
«Оян, қазақ!» (Проснись, казах!)18. В этой работе, по мнению властей, таилась боль-
шая угроза – разжигание среди казахов недовольства политикой Российской импе-
рии и распространение идей панисламизма19. В 1911 г. Дулатов был арестован, а ту 
часть тиража, которую еще не успели реализовать, уничтожили20. Нечто подобное 
произошло и в истории, к которой имел отношение Нияз-Мухаммад Сулейманов. 
В 1908 г. в Казани им была издана книга казахского писателя и будущего деятеля 
партии «Алаш» Ж. Жаныбекова «Айна» (Зеркало)21. Появление этой работы, 
в которой выражалось недовольство по поводу имперской политики в Казахской 
степи (критике была подвергнута крестьянская колонизация, деятельность мисси-
онеров и др.), вызвало возмущение имперских чиновников. Ее тираж был изъят22.

Спустя некоторое время, в 1909 г., Нияз-Мухаммад Сулейманов издает еще одну 
казахскую книжку «Садык эфенди». Работа выходит в Санкт-Петербурге в типогра-
фии Габдельрашида Ибрагимова – известного исламского ученого, главного редактора 
газеты «Ульфат»23. В отличие от работы Жаныбекова, на эту книгу не были наложены 
цензурные ограничения. Однако это не говорит о том, что работа игнорировала акту-
альные проблемы современности и имперский контекст как таковой. Издательский 
интерес, возможно, был обусловлен тем, что книга становилась своеобразным откро-
вением, иллюстрировавшим духовные проблемы казахского общества. Так, в работе 
обсуждается вопрос о культурной и образовательной отсталости казахов. Например, 
критика патриархально-родового строя, который не способствует развитию свободы 
мысли – многие решения не принимаются без разрешения старших (дедушек и бабу-
шек). Другой момент – это разногласия между муллой Садыком эфенди и казахским 
баем Тезекбаем. Мулла отказывается от дальнейшего обучения ребенка бая, так как тот 
не осознает пользы от просвещения и науки. Одновременно с этим в книге демон-
стрируется прогрессивная роль татарских мулл, а также Казани и Троицка в просве-
щении казахов24. Таким образом, издание подобного рода литературы должно было 
стать своеобразным критическим мерилом для обсуждения необходимости реформ 
местных обществ. При этом демонстрация культуртрегерской роли татар не обяза-
тельно говорит о том, что это было характерно для большинства казахских источников. 

176



В некоторых текстах идея культурного превосходства татар не принимается в качестве 
безусловной. Между татарами и казахами, наоборот, разворачивается противостояние 
за обладание ресурсами власти и доминирования в местных степных сообществах25. 
Сулейманова интересовали не только работы, связанные с актуальными проблема-
ми современности. Он обращался и к образцам народной литературы. Например, 
издал казахские пословицы и загадки26. Публикация разных по жанру и содержанию 
казахских произведений, конечно, не говорит нам о том, что Сулейманов был против-
ником колониальной политики Российской империи. Например, в его статьях 1905 г. 
мы находим совсем другие посылы – восторженные отзывы о манифесте 17 октября 
и призыв к мусульманам воспользоваться этим манифестом как средством для расши-
рения своих гражданских и религиозных прав27. Очевидно, что подобного рода лите-
ратура, как и издание акмолинским купцом Забировым книги «Проснись, казах!», 
должна была способствовать трансформации сознания мусульман – рост убежденно-
сти в необходимости перемен в общественной, политической и религиозной жизни, 
сплоченности интересов общества и консолидации усилий разных этносоциальных 
групп. Однако Сулейманов, как мы успели заметить, издавал разную по жанру и тема-
тике литературу. Проявлялась ли в этом симпатия по отношению к казахской культуре 
в целом, или давали о себе знать какие-то субъективные расчеты? Здесь следует гово-
рить о тех локальных реалиях, в которых жил Нияз-Мухаммад Сулейманов. В 1907 г. 
он становится имамом Второй соборной мечети Омска. Отношения между местны-
ми группами мусульман не характеризовались стабильностью. В Омске происходил 
многолетний конфликт между местными казахами и татарами. Казахи хотели записать 
Вторую соборную мечеть в свою махаллю, а татары были против этого. Сулейманов 
пытался примирить противоборствующие стороны и занимал нейтральную позицию. 
Издание тюркской литературы – не только казахской, но и татарской – было для него 
очевидным ресурсом в деле укрепления собственного авторитета. Омский имам 
стремился добиться расположения у каждой из конфликтующих сторон – казахов 
и татар28. И, действительно, со временем ему удалось немного урегулировать обста-
новку. Сулейманов смог заручиться поддержкой некоторых влиятельных казахов 
и стать имамом обоих мусульманских общин города29.

Издательская деятельность Нияза-Мухаммада Сулейманова имела и другую, 
более фундаментальную направленность. Так, он стремился приобщить мусуль-
ман Российской империи к мировому исламскому научному наследию. 
В 1907 г. Сулейманов издал татарский перевод книги известного египетского учено-
го Мухаммада Айяда Тантави «Эт-таҗ эл-мурассаг би җэвахири Коран вэ голум»30. 
Этот перевод, выполненный известным татарским ученым, главным редактором 
газеты «Тормыш» (Жизнь) Закиром Кадыри31, был активно разрекламирован 
газетой «Вакыт»32. Ценность работы шейха Тантави, который некоторое время 
преподавал в Санкт-Петербургском университете33, заключалась в том, что в ней 
рассматривалось место ислама в системе разных наук, имелось описание научных 
данных, содержащихся в Коране. Редакция «Вакыт» рекомендовала книгу Тантави 
в качестве основного научного пособия в медресе уровня рушдия (среднее отделе-
ние)34. Кроме этого, Сулейманов издал еще несколько книг на арабском и татарском 
языках. Среди них был Таджвид или правила чтения Корана35.

Издание книг требовало значительных финансовых вложений. Одним из источ-
ников таких вложений была книжная торговля. В Петропавловске, а затем и в Омске, 
Нияз-Мухаммад Сулейманов открыл собственные книжные магазины. Такого рода 
предприятие не было простым делом. Прежде всего требовалось официальное 
разрешение властей: уездного начальника, местного губернатора. Как правило, 
прежде чем принять окончательное решение, власти делали запрос в жандармское 

177

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



В блокнот историка. Архивный калейдоскоп

управление на предмет выяснения политической благонадежности книготорговца. 
Часто книжные магазины появлялись вблизи мечетей и медресе, и были учрежде-
ны самими имамами. Потребность в открытии этого объекта торговли сводилась 
к простому объяснению: иметь для мусульманской школы необходимые учебные 
пособия36. Учитывая, что государство вносило незначительный вклад в финансиро-
вание мусульманского образования, и его положение в основном зависело от част-
ных и благотворительных пожертвований, контроль над ассортиментом книжной 
продукции не носил системного характера. Так, например, в книжном магазине 
имама Второй соборной мечети города Акмолинска Худжата Махмудова продава-
лись не только учебники, но и сочинение уже известного нам казахского писателя 
и общественно-политического деятеля Мыржакыпа Дулатова «Проснись, казах!». 
Только донос со стороны недоброжелателей Махмудова заставил власти обратить 
внимание на это обстоятельство – изъять книгу из обращения, а имама Второй 
соборной мечети подвергнуть административной ссылке37.

В Петропавловске, судя по источникам, книжная торговля, да и само книжное 
дело, процветали в начале ХХ в. В городе было девять мечетей и несколько мусуль-
манских учебных заведений: мектебов и медресе. Мусульманское население в 1901 г. 
составляло 8 950 человек38. Многие имамы, купцы и другие местные интеллектуалы 
имели собственные домашние библиотеки39. С точки зрения развития книжного 
рынка, большой известностью пользовалась книжная лавка петропавловского меща-
нина Хасана Абдрашитова40. Свой бизнес в Петропавловске хотели развернуть и казан-
ские предприниматели. Так, в архиве сохранилось прошение казанского мещанина 
Абдулвалея Ахмадуллина об открытии собственного книжного магазина. Однако ему 
в этой просьбе было отказано41. Хотя политическая благонадежность Ахмадуллина 
не вызывала каких-то опасений, решающую роль, по всей видимости, сыграли другие 
факторы – обычная перестраховка, связанная с необходимостью ограничить поток 
литературы, которая может содержать какие-то панисламистские коннотации42.

В книжном магазине Сулейманова покупателю предлагался широкий ассорти-
мент продукции: от канцелярских товаров, географических карт и прописей до разных 
сочинений и книг на арабском, персидском и тюркских языках. Кроме этого, в наличии 
были хадисы, работы по фикху, тасаввуфу, правилам поведения43. Археографические 
изыскания позволяют нам разобраться с особенностями книжной торговли Нияза-
Мухаммада Сулейманова: определить название и содержание отдельных книжных 
изданий, а также места их возможного распространения. В Казахской степи популяр-
ностью пользовались книги по тюркской и татарской истории. Среди них: «История 
Казани. Собрание русских и татарских летописей, составленное Карлом Фуксом»44, 
«Развалины Булгара и древние булгары». Перевод с английского Н. Халфина45, 
«История Булгар» (краткие извлечения из трудов Марджани и других работ)46. Эти 
работы с печатью «Книжная торговля Нияз-Мухамеда Сулейманова» были обнару-
жены нами в отделе редких книг, рукописей и национальной литературы ЦНБ КН 
МОН РК в Алматы. Почему данная литература пользовалась популярностью? Труд 
К. Фукса и перевод Н. Халфина книги английского историка Эдуарда Тоэрнли пред-
ставляли собой одни из первых европейских изданий по истории татар и булгар. Их 
распространение среди мусульман должно было отразить перспективу осмысления 
собственной истории через призму разных источников и одновременно с этим сфор-
мировать представление о так называемом критическом методе или научном подходе 
к освещению исторических событий. С другой стороны, популяризация булгарского 
наследия и исторического прошлого татарского народа укрепляла убежденность 
мусульман в том, что они живут в конфессиональном государстве, которое проявляет 
веротерпимость по отношению к исламу47. В этом плане казахи, исключенные в 1868 г. 

178



из юрисдикции Оренбургского магометанского духовного собрания (ОМДС), стре-
мились уравнять свое положение с татарами. В конце XIX – начале XX в. они подавали 
много петиций в высшие правительственные инстанции империи с просьбой отме-
нить основные положения реформы 1868 г.48

Книжная торговля Нияза-Мухаммада Сулейманова охватывала разные регионы 
Казахской степи. На территории современной Карагандинской области, в собрании 
Каркаралинской мечети нами была сделана интересная находка – фрагмент обложки 
книги, в нижней части которой содержится муаллак (один из основных источников 
ранней арабской поэзии), принадлежащий перу арабского поэта доисламского 
периода Имру ал-Кайсы б. Худжр б. ал-Хариса ал-Кинди. Возможно, что речь идет 
о каком-то поэтическом сборнике, или, что наиболее вероятно, о книге, описываю-
щей нормы поведения и этикета, эпиграфом к которой и были выбраны соответству-
ющие стихи49. Причем на ее обороте содержатся интересные рукописные заметки – 
Кыссэ-и уакиʼа-и Кербеля, то есть название казахской книжки про имама Хусейна, 
погибшего при Кербеле50. Вполне возможно, что эта рукописная запись не имеет 
никакого отношения к книге, которую продавал Нияз-Мухаммад Сулейманов. 
Однако тот факт, что фрагмент обложки книги, содержащей фрагменты доисламской 
поэзии, был использован в качестве черновика для казахской повести по шиитской 
истории, заслуживает внимание. Это говорит нам о том, что книги, охватывающие 
разный спектр арабской культуры и напрямую не связанные с определенной мусуль-
манской традицией, все же носили больше просветительские функции и органично 
вписывались в каноны мусульманской книжной культуры Казахской степи.

Теперь обратимся к несколько иному ракурсу исследования – изучению личных 
библиотек мусульманских интеллектуалов. Ассортимент книжных коллекций, их 
содержание позволяют прояснить особенности формирования мировоззрения 
личности, ценности человека. Иначе говоря, те убеждения, предпочтения и нормы, 
которые могли выходить за пределы публичной сферы, – не могли не отражаться 
на страницах газет и журналов, в повестках общественных и политических собраний, 
в петициях, адресованных имперскому государству и пр. В перспективе, изучение 
более или менее полных книжных собраний, принадлежавших тому или иному лицу, 
позволит разобраться с рамками и ограничениями, которые исследователи возводят 
вокруг той или иной интеллектуальной традиции. Например, противоречия между 
джадидизмом и кадимизмом. В этом отношении изучение личной библиотеки Нияза-
Мухаммада Сулейманова пока еще носит предварительный характер. Из числа книг, 
принадлежавших имаму Второй соборной мечети Омска, было обнаружено только 
две. Первая – это известное произведение кадия ОМДС, редактора журнала «Шура» 
Ризаэтдина Фахреддинова «Асар» (том 1)51. Вторая называется «Танзыймат». Она 
была составлена Ризаэтдином Фахреддиновым и представляет собой сборник правил, 
циркуляров и постановлений, которыми должны были руководствоваться мусуль-
манские духовные лица в своей деятельности52. Судя по печатям на титульном листе, 
обе книги после смерти Нияза-Мухаммада Сулейманова перешли к Мухаммеджану 
Бегишеву – имаму Третьей мечети города Петропавловска. Бегишев был известным 
сторонником реформаторских идей. Ввел новый метод обучения в своем медресе53. 
Конечно, состав книжного собрания (довольно скромный) Сулейманова не вызыва-
ет у нас удивления. Труд Фахреддинова «Асар» был широко распространен среди 
мусульман Российской империи. Его читали не только реформаторы, но и обычные 
мусульмане. Например, в Кустанае (Северный Казахстан) сохранилась библиотека 
Гарифа Шакирова, одного из основателей театральной татарской труппы города. 
Кроме «Асара», Шакиров читал и ряд других работ Фахреддинова, посвященных 
известным историческим деятелям мусульманского мира54. В отличие от «Асара», 

179

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



В блокнот историка. Архивный калейдоскоп

«Танзыймат» имел более узкий читательский спрос, так как представлял собой набор 
служебных документов. С другой стороны, остается открытым вопрос о том, насколь-
ко правила и циркуляры, подготовленные к изданию Фахреддиновым и призванные 
адаптировать шариат к имперскому законодательству, соответствовали принципам 
и убеждениям духовного лица. Такого рода документы не всегда отражали жизненные 
реалии и возможности мусульманского ученого делать разные интерпретации шариа-
та, и поэтому могли играть лишь формальную роль в осуществлении правового регу-
лирования на месте55. Все это очень логично. Тем не менее, могут быть и другие объяс-
нения специфики формирования книжных коллекций. Например, характер личных 
связей и отношений, особенности исламского дискурса, вакуфные пожертвования 
и др. Эти факторы, конечно, не всегда связаны с идейными соображениями индивидов. 
Почему книги Сулейманова достались после его смерти Мухаммеджану Бегишеву? 
Возможно они были друзьями. Но еще более логичным видится такое объяснение: 
Мухаммеджан Бегишев был родным братом Габдельгазиза Бегишева (ум. в 1910 г.) – 
того самого человека, который стал учителем Нияза-Мухаммада Сулейманова после 
смерти Рахматуллаха Янгуразова56. Интерес вызывает и тот факт, что Габдельгазиз, 
в отличие от своего брата, так и не ввел новый метод обучения в своем медресе57. 
Другой нюанс – это характер отношений между Фахреддиновым и Сулеймановым. 
Имам Второй соборной мечети Омска был одним из информаторов Фахреддинова 
в ходе его работы над биографическим сводом «Асар». Сулейманов присылал ему 
биографические сведения о сибирских улемах58. Таким образом, раскрытие таких 
специфических деталей отрывает более приватное и менее официозное понимание 

Ризаэтдин Фахреддин. Асар. – 
Казань, 1900.

Rizaetdin Fakhretdin. Asar. – 
Kazan, 1900.

180



путей формирования личных библиотек, которые далеко не всегда были обусловлены 
какими-то идейно-политическими предпочтениями владельцев книжных коллекций. 

Многогранная деятельность Нияза-Мухаммада Сулейманова – это лишь один 
из примеров того, какой вклад отдельные личности вносили в формирование книжной 
культуры мусульман Казахской степи. Конечно, он не был каким-то исключением, так 
как книжная торговля и вложение собственных средств в издание работ на арабском, 
персидском и тюркских языках приобретали широкий размах в начале XX в. Часто 
это было связано с необходимостью продвигать идеи реформ в отдаленных регионах 
империи, способствовать культурному и национальному развитию мусульманских 
обществ, активизировать политическое и общественное движение среди мусульман. 
Случай Сулейманова примечателен еще и тем, что в своей деятельности он стремил-
ся примирить разные конфликтующие стороны, сбалансировать отношения между 
татарами и казахами. Возможно, именно поэтому им издавались работы как на родном 
для себя татарском, так и на казахском языках. С другой стороны, примечателен 
и ассортимент книжных изданий: не только работы по истории, актуальным проблемам 
современности, но и специфические труды по богословию и исламским наукам. Тем 
самым, жизнь мусульманского интеллектуала, каким был Нияз-Мухаммад Сулейманов, 
не была ограничена какими-то однообразными или исключительными приоритетами, 
а наоборот, ориентировалась на широкий круг культурных и социально-политических 
потребностей общества, в котором он жил. С этой точки зрения, содержание понятия 
книжная культура, осмысливается нами в виде мозаично-плюралистического отно-
шения к миру59. Здесь нет четко выраженного противопоставления между главным 
и второстепенным. Именно поэтому ассортимент книжной торговли и сам характер 
книгоиздательской деятельности Сулейманова зависели не только от особенностей 
развития книжного рынка как такового, но и от специфики локального культурного 
досуга, а также субъективных представлений личности об актуальности тех или иных 
изданий в данное время и в конкретном обществе.

ПРИМЕЧАНИЯ:
1. Каримуллин А. Г. Татарская книга пореформенной России. – Казань, 1983; Катанов Н. Ф. 
Восточная библиография. – Казань, 2004; Казахское книжное дело в документах и материалах 
XIX – начала ХХ вв.: Сборник архивных документов / Науч. ред. Ж. Ж. Шалгынбай, В. З. Га-
лиев. – Алматы, 2009; Данилов В. Л. Из истории издания и распространения мусульманской 
книги в России // Вестник Омского университета. – 2008. – № 3. – С. 127-146.
2. Бустанов А. К. Книжная культура сибирских мусульман. – М., 2013; Щеглова О. П. Литогра-
фическое книгоиздание на персидском языке в Туркестане и Бухаре 1881-1918 гг. – СПб., 2011.
3. Одним из источников распространения мусульманской книги в Казахской степи была де-
ятельность последователей суфийских орденов. Так, в 1854 г. в Капале (современная Алма-
Атинская область) российские власти арестовали ишана Мухаммада Шарифа Мансурова, 
среди вещей которого были обнаружены рукописи на арабском, персидском, татарском и 
чагатайском языках. Кроме этого, у него была изъята библиотека, включавшая двадцать два 
наименования различных религиозных книг (см.: Исторический архив Омской области, ф. 3, 
оп. 3, д. 3644, л. 335). Книги в Степь попадали не только извне. Многие казахи владели об-
ширными книжными собраниями и, очевидно, передавали их своим потомкам. Так, у Абдуллы 
Исабекова из семипалатинского уезда в 1903 г. власти изъяли 107 книг. Среди них было много 
книг по шариату (см.: Центральный государственный архив Республики Казахстан (ЦГА РК), 
ф. 15, оп. 2, д. 399, л. 107-108 об.).
4. В особенности, «Указ об укреплении начал веротерпимости [от 17 апреля 1905 г.], «Мани-
фест об усовершенствовании государственного порядка» [от 17 октября 1905 г.] и др.
5. Неизвестная нам личность. 
6. Хөҗҗәт әл-Хәким Мәхмүдов. Мәрхүм Нияз-Мөхәммәд әфенди Сөләйманов // Мөшавәрәт 
календаре 1917 ел өчен. – Казан, 1917. – Б. 69-70.
7. Бустанов А. К. Указ. соч. – С. 24-39; Фәхреддин Р. Асар. 3, 4 т-р. – Казан, 2010. – Б. 140.

181

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



В блокнот историка. Архивный калейдоскоп

8. Нияз-Мөхәммәд Сөләйманов. Кичмеш иллә хәзер // Өлфәт. – 1906. – № 9. – Б. 4.
9. Хөҗҗәт әл-Хәким Мәхмүдов. Күрс. хез. – Б. 69.
10. Нияз-Мөхәммәд Сөләйманов. Кичмеш иллә хәзер… – Б. 5.
11. ЦГА РК, ф. 369, оп. 1, д. 4059 (б), л. 18-19.
12. Хөҗҗәт әл-Хәким Мәхмүдов. Күрс. хез. – Б. 69-70.
13. Небольшая подборка этих статей опубликована в его книге «Мэктуплэрем» (Мои пись-
ма) (см.: Нияз-Мөхәммәд Сөләйманов. Мәктүбләрем. – Оренбург, 1907).
14. Нияз-Мөхәммәд Сөләйманов. Шәрки рус мәктүбләре. – Оренбург, 1907. – Б. 9, 18-19; он же. 
Төрки нотыкларым: мәҗмугасы. – Оренбург, 1911. – Б. 5-6, 16-17.
15. Нияз-Мөхәммәд Сөләйманов. Мәктүбләрем... – 25 б.
16. В этом случае не без основания имперские власти в начале ХХ в. выражали опасения по 
поводу влияния татарских интеллектуалов из Петропавловска и Акмолинска на активизацию 
общественного и политического движения среди местных казахов (см.: ЦГА РК, ф. 369, оп. 1, 
д. 780, л. 8, 12-13, 29-30).
17. Целый ряд такого рода материалов отложился в фонде 776 Главного управления по делам 
печати Российского государственного исторического архива и фонде 420 Казанского времен-
ного комитета по делам печати Государственного архива Республики Татарстан.
18. Мәңгәр Ә. Хатирәләр һәм истәлекләр. – Казан, 1997. – Б. 137-138. Книга пользовалась боль-
шой популярностью среди казахского населения, и тираж быстро разошелся. Второе издание 
появилось в 1911 г. и почти сразу было конфисковано. Основные темы книги: осуждение пере-
селенческой политики Российской империи, призыв казахов к просвещению, недовольство по 
поводу ограничений государства в религиозном вопросе (строительство мечетей, количество 
мулл), требование по созданию казахского духовного управления мусульман (см.: Галиев В. З. 
Книга, разбудившая народ: разыскания о Мыржакыпе Дулатове и о его сборнике «Проснись, 
казах!». – Алматы, 2011. – С. 350-385).
19. ЦГА РК, ф. 64, оп. 1, д. 6003, л. 1 об., 7 об.
20. Галиев В. З. Указ. соч. – С. 394-397.
21. Жәнібеков Ж. Айна. – Казань, 1908.
22. ГА РТ, ф. 420, оп. 1, д. 107, л. 88-89.
23. Садық әфенди. – Санкт-Петербург, 1909.
24. Там же. – Б. 3-5.
25. Ақан сері Қорамсаұлы. Көкшетауда Науан молда мен Хамидолла ноғай молдасы бақас 
болғанда, Хамидоллаға Ақан серінің айтқаны // Ақан сері Қорамсаұлы, Үкілі Ыбырай 
Сандыбайұлы, Балуан Шолақ Баймырзаұлы. Шығармалары. – Алматы, 2014. – Б. 97-99.
26. Жұмбақ вә мәкәллере. – Казан, 1908.
27. Нияз-Мөхәммәд Сөләйманов. Унҗиденче октябрь манифест галиясы мәнәсибателә вә 
мәгърифчи яшьләре [хатабым] // Казан мөхбире. – 1905. – № 16. – Б. 4.
28. Омскидагы ихтиләфнең сәбәпләре // Сибирия. – 1913. – № 136. – Б. 3.
29. Омскида мәгънәсез ихтиләф // Кояш. – 1913. – № 103. – Б. 5.
30. Мухаммад Айяд Тантави. Әт-таҗ әл-мурассаг би җәвахири Көръан вә голум. – Оренбург, 
1907.
31. Тюркоглу И. Новые штрихи к творческой биографии Закира Кадыри-Угана // Tatarica. – 
2019. – № 1 (12). – С. 130.
32. Ике әсәрләре // Вакыт. – 1907. – № 204. – Б. 2-3.
33. Крачковский И. Ю. Очерки по истории русской арабистики // Крачковский И. Ю. Избран-
ные сочинения. – Т. 5. – М., 1958. – С. 259-299.
34. Ике әсәрләре // Вакыт. – 1907. – № 204. – Б. 2-3.
35. Нияз-Мөхәммәд Сөләйманов. Мәктүбләрем... – Б. 25.
36. ЦГА РК, ф. 369, оп. 1, д. 4485, л. 184.
37. Там же, ф. 64, оп. 1, д. 6003, л. 1 об., 7 об.
38. Там же, ф. 369, оп. 1, д. 3696, л. 51.
39. В ходе археографических изысканий нам удалось обнаружить книги из личных библиотек 
имама второй мечети Габдельвагапа Яушева, имама третьей мечети Мухаммеджана Бегишева, 
его сына Абдрахмана, купца Хамзы Тюменева и др.
40. ЦГА РК, ф. 369, оп. 1, д. 3639, л. 51.
41. Там же, д. 4485, л. 292.
42. В начале ХХ в. власти пытались выяснить характер распространения идей крымского ре-
форматора Исмаила Гаспринского в Казахской степи. Под подозрение попадали не только из-

182



вестные татарские прогрессивные деятели, но и делались попытки выяснить какая литература 
попадает в Степь (см.: ЦГА РК, ф. 369, оп. 1, д. 780, л. 18).
43. Нияз-Мөхәммәд Сөләйманов. Мәктүбләрем... – Б. 26.
44. Казан тарихи. – Казань, 1908 // Отдел редких книг, рукописей и национальной литерату-
ры ЦНБ КН МОН РК, инв. ном. 1337.
45. Болгар хәраблары һәм борынгы болгарлар. – Казань, 1908 // Отдел редких книг, рукописей 
и национальной литературы ЦНБ КН МОН РК, инв. ном. 1338.
46. Тарихи Болгар. – Казань, 1907 // Отдел редких книг, рукописей и национальной литерату-
ры ЦНБ КН МОН РК, инв. ном. 1339.
47. Так, татары Екатерину II называли Бабушкой-царицей (Әби патша). Этот неофициальный 
комплементарный титул был дан ей за разрешение строить мечети, проявление веротерпимо-
сти и создание ОМДС в 1788 г. (см.: Амирханов Х. Таварих-е Булгарийа (Булгарские хрони-
ки). – Перевод со старотатарского, вступ. статья и комментарии А. М. Ахунова. – М., 2010. – 
С. 97). Идея конфессионального государства обоснована Робертом Крузом: Robert Crews. For 
prophet and Tsar: Islam and Empire in Russia and Central Asia. – Cambridge & Massachusetts & 
London, 2006. – Р. 9-10.
48. РГИА, ф. 821, оп. 8, д. 602, л. 172; оп. 10, д. 29, л. 286 (б)-287 (а); ГА РТ, ф. 1370, оп. 2, д. 22, 
л. 1 об.
49. Материалы полевых исследований Шаблей П. С. [31.10.2021]. Я благодарю Динару Мар-
данову за перевод этого муаллака, и помощь в установлении его авторства. Так, существует 
предположение, что автором этого муаллака является не Имру ал-Кайса, как указано на об-
ложке книги, а другой арабский поэт, который в последующем принял ислам – Лабид б. Рабиа 
(ок. 560-661).
50. Печатный вариант книги был издан в Казани: Кыссэ-и уакиʼа-и Кербеля ошбу дар. – Ка-
зань, 1898. 
51. Фәхретдин Р. Әсәр. – Беренче бүлек. – Казан, 1900 // Отдел редких книг, рукописей и на-
циональной литературы ЦНБ КН МОН РК, инв. ном. 974.
52. Фәхретдин Р. Тәнзыймат. – Казан, 1898 // Отдел редких книг, рукописей и национальной 
литературы ЦНБ КН МОН РК, инв. ном. 978. Подробнее об этой работе см.: Загидуллин И. К. 
Казый Р. Фахретдин и регламентация обязанностей приходского духовенства на рубеже XIX-
XX вв. // Гасырлар авазы – Эхо веков Echo of centuries. – 2021. – № 3. – С. 15-23.
53. См. о нем: Баруди Г. Кызылъяр сәфәре. – Казан, 2004. – Б. 92-93.
54. Материалы полевых исследований Шаблей П. С. [2.12.2021].
55. Например, ахун Хабибрахман Масагутов в 1915 г. опубликовал в газете «Юлдуз» (Звез-
да), выходившей в Казани, жесткую критику циркуляров ОМДС (см.: Сборник циркуляров и 
иных руководящих распоряжений по округу Оренбургского магометанского духовного со-
брания 1836-1903 гг.). – Казань, 2004. – С. 163-165.
56. Хөҗҗәт әл-Хәким Мәхмүдов. Күрс. хез. – Б. 69.
57. Так, журнал «Дин вэ мэгыйшэт» («Религия и жизнь»), издававшийся в Оренбурге, писал 
в 1911 г., что имам шестой мечети не был против введения нового метода обучения. Пробле-
ма заключалось в другом – Бегишев опасался различных брожений и смут среди студентов, 
поэтому и принял решение не вводить усул ал-джадид (см.: Дин вә мәгыйшәт. – 1911. – № 8. – 
Б. 126).
58. Фәхреддин Р. Әсәр. – 3, 4 т-р. – Казан, 2010. – Б. 143.
59. Кривич Н. А., Чукуров А. Ю. Книжная культура: вызовы современности // Общество. Сре-
да. Развитие. – 2016. – № 4. Электронный ресурс. Режим доступа: https://terrahumana.ru/
arhiv/16_04/16_04_18.pdf (дата обращения 3.12.2021).

Список литературы
Бустанов А. К. Книжная культура сибирских мусульман. – М., 2013. – 264 с.
Галиев В. З. Книга, разбудившая народ: разыскания о Мыржакыпе Дулатове и о его сборни-

ке «Проснись, казах!». – Алматы, 2011. – 525 с.
Данилов В. Л. Из истории издания и распространения мусульманской книги в России // 

Вестник Омского университета. – 2008. – № 3. – С. 127-146.
Загидуллин И. К. Казый Р. Фахретдин и регламентация обязанностей приходского духовен-

ства на рубеже XIX-XX вв. // Гасырлар авазы – Эхо веков Echo of centuries. – 2021. – № 3. – 
С. 15-23.

183

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023

https://terrahumana.ru/arhiv/16_04/16_04_18.pdf
https://terrahumana.ru/arhiv/16_04/16_04_18.pdf


В блокнот историка. Архивный калейдоскоп

Каримуллин А. Г. Татарская книга пореформенной России. – Казань, 1983. – 320 с.
Крачковский И. Ю. Очерки по истории русской арабистики // Крачковский И. Ю. Избран-

ные сочинения. – Т. 5. – М., 1958. – 536 с.
Кривич Н. А., Чукуров А. Ю. Книжная культура: вызовы современности // Общество. Сре-

да. Развитие. – 2016. – № 4. Электронный ресурс. Режим доступа: https://terrahumana.ru/
arhiv/16_04/16_04_18.pdf (дата обращения 3. 12. 2021).

Мәңгәр Ә. Хатирәләр һәм истәлекләр. – Казан, 1997. – 137 б.
Тюркоглу И. Новые штрихи к творческой биографии Закира Кадыри-Угана // Tatarica. – 

2019. – № 1 (12). – С. 121-135.

References
Bustanov A. K. Knizhnaya kultura sibirskih musulman [The book culture of Siberian Muslims]. 

Moscow, 2013, 264 p.
Danilov V. L. Iz istorii izdaniya i rasprostraneniya musulmanskoy knigi v Rossii. [Excerpts on the 

history of the publication and distribution of Muslim books in Russia]. IN: Vestnik Omskogo univer-
siteta [Omsk University Bulletin], 2008, no. 3, pp. 127-146.

Galiev V. Z. Kniga, razbudivshaya narod: razyskaniya o Myrzhakype Dulatove i o ego sbornike 
“Prosnis, kazah!” [The book that woke people: searches about Myrzhakyp Dulatov and his collec-
tion “Wake up, Kazakh”]. Almaty, 2011, 525 p.

Karimullin A. G. Tatarskaya kniga poreformennoy Rossii [The Tatar book of the post-reform Rus-
sia]. Kazan, 1983, 320 p.

Krachkovsky I. Yu. Ocherki po istorii russkoy arabistiki [Essays on the history of Russian Arabic 
studies]. IN: Krachkovsky I. Yu. Izbrannye sochineniya [Selected works. Vol. 5], Moscow, 1958, 536 p.

Krivich N. A., Chukurov A. Yu. Knizhnaya kultura: vyzovy sovremennosti [Book culture: mod-
ern challenges]. IN: Obshchestvo. Sreda. Razvitie [Society. Environment. Development], 2016, 
no. 4. On-line. Aviailable at: https://terrahumana.ru/arhiv/16_04/16_04_18.pdf (accessed on 
3. 12. 2021).

Mänghär Ä. Hatirälär һäm istäleklär [Memories and monuments]. Kazan, 1997, 137 p.
Robert Crews. For prophet and Tsar: Islam and Empire in Russia and Central Asia. Cambridge & 

Massachusetts & London, 2006, 464 р.
Turkoglu I. Novye shtrihi k tvorcheskoy biografii Zakira Kadyri-Ugana [New touches to Zakir 

Kadyri-Ugan’s creative biography]. IN: Tatarica, 2019, no. 1 (12), pp. 121-135.
Zagidullin I. K. Kaziy R. Fakhretdin i reglamentatsiya obyazannostey prihodskogo duhovenstva na 

rubezhe XIX-XX vv. [Qadi R. Fakhreddin and the regulation of duties among the congregational 
clergy at the turn of the 20th century]. IN: Gasyrlar avazy – Eho vekov [Echo of centuries], 2021, 
no. 3, pp. 15-23.

Фото предоставлены автором статьи.
Photos are submitted by the author of the article.

Сведения об авторе
Шаблей Павел Сергеевич, кандидат исторических наук, доцент Костанайского филиала 
Челябинского государственного университета, e-mail: pavel-shablei@list.ru

About the author
Pavel S. Shabley, Candidate of Historical Sciences, Associate Professor at Kostanay branch of 
Chelyabinsk State University, e-mail: pavel-shablei@list.ru

В редакцию статья поступила 02.02.2022, опубликована:
Шаблей П. С. Нияз-Мухаммад Сулейманов и книжная культура мусульман Казахской степи в начале 
ХХ в. // Гасырлар авазы – Эхо веков Echo of centuries. – 2023. – № 2. – С. 173-184.

Submitted on 02.02.2022, published:
Shabley P. S. Niyaz-Mukhammad Suleymanov i knizhnaya kultura musulman Kazakhskoy stepi v nachale 
ХХ v. [Niyaz-Mukhammad Suleymanov and the Muslim book culture in the Kazakh steppe in the early 
20th century]. IN: Gasyrlar avazy – Eho vekov [Echo of centuries], 2023, no. 2, рр. 173-184.

184

https://terrahumana.ru/arhiv/16_04/16_04_18.pdf
https://terrahumana.ru/arhiv/16_04/16_04_18.pdf
mailto:pavel-shablei@list.ru
mailto:pavel-shablei@list.ru



