
Аннотация
Одним из значимых, широко известных и лю-
бимых многими духовных произведений хри-
стианства и, в частности, православия, является 
книга святого Иоанна Синайского «Лестви-
ца». Написание книги относится к VI в. н. э., 
периоду истории Византийской империи. Бла-
годаря эрудиции автора, хорошо знающего 
и Ветхий, и Новый завет, тексты таких авто-
ров, как Антоний Великий, Василий Великий, 
Григорий Богослов, Евагрий Понтик, Кассиан 
Римлянин и др., а также личному духовному 
опыту, «Лествица» была читаема как мона-
хами, так и мирянами. В настоящее время на-
считывается около 750 славянских рукописей, 
сохранивших текст «Лествицы» (полностью 
или фрагментарно), созданных в период с сере-
дины XII до конца XVII в., из которых не менее 
500 являются русскими. В публикации рассма-
триваются первый печатный экземпляр «Лест
вицы» Иоанна Синайского 1647 г. и экземпля-
ры XIX в. из фонда Научной библиотеки им. 
Н. И. Лобачевского. В деле создания русского 
перевода «Лествицы» подчеркивается особая 
роль св. Паисия Величковского и книгоизда-
тельской деятельности Козельской Введенской 
Оптиной пустыни. Из семи русскоязычных до-
революционных изданий «Лествицы», осу-
ществленных Оптиной пустынью, Научной 
библиотеке им. Н. И. Лобачевского принад-
лежит «Лествица» первого (1862 г.) и пятого 
(1898 г.) оптинского издания. Статья знакомит 
с историей создания русскоязычного перевода 
«Лествицы» и со сложностями, связанными 
с его изданием, а также некоторыми особенно-
стями экземпляров, принадлежащих Научной 
библиотеки им. Н. И. Лобачевского.

Abstract
One of the most significant, widely known and 
beloved spiritual works of Christianity and, in 
particular, Orthodoxy, is the book by St. John of 
Sinai called “Ladder”. The book dates back to the 
6th century AD, the period related to the history 
of the Byzantine Empire. Thanks to the author’s 
erudition and extensive knowledge of the books 
of the Old and the New Covenant and the texts 
of such authors as Anthony the Great, Basil the 
Great, Gregory the Theologian, Evagrius the 
Pontic, Cassian the Roman, etc., as well as his 
personal spiritual experience, the “Ladder” was 
read both by monks and laypeople. Currently, 
there are about 750 Slavic manuscripts that have 
preserved the text of the “Ladder” (in full or in 
fragments). They were created from the mid-12th 
to the late 17th century and at least 500 of them 

УДК 094

Издания «Лествицы» 
Иоанна Лествичника 

в фонде Научной 
библиотеки 

им. Н. И. Лобачевского

А. А. Трегубов,

Казанский федеральный университет, 
г. Казань, Республика Татарстан, 

Российская Федерация

Editions of the 
“Ladder” by John of 

the Ladder in the fund 
of N. I. Lobachevsky  

Scientific Library

A. A. Tregubov,

Kazan Federal University, 
Kazan, the Republic of Tatarstan, 

the Russian Federation

143

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



Перелистывая редкие издания и рукописи

are in Russian. The present publication considers the first printed copy of the “Ladder” by John of 
Sinai dated 1647 and the 19th-century copies from the fund of N. I. Lobachevsky Scientific Library. 
The special role of St. Paisius Velichkovsky and the book publishing activities of the Kozelskaya 
Vvedenskaya Optina Monastery in the creation of the Russian translation of the “Ladder” is highlighted 
in the present work. Out of the seven Russian pre-revolutionary editions of the “Ladder” printed by 
the Optina Monastery, the first (1862) and fifth (1898) ones belong to N. I. Lobachevsky Scientific 
Library. The article describes the history of its translating into Russian and difficulties associated 
with its publication, as well as some specific features of the copies belonging to N. I. Lobachevsky 
Scientific Library.

Ключевые слова
Казань, Научная библиотека им. Н. И. Лобачевского, Иоанн Лествичник, Лествица.

Keywords
Kazan, N. I. Lobachevsky Scientific Library, John of the Ladder, Ladder.

Среди многочисленного фонда Научной библиотеки им. Н. И. Лобачевского 
есть экземпляры, которые в силу своей необычности художественного исполнения, 
старины или происхождения входят в группу книжных памятников и шедевров пере-
плетного искусства. А есть книги, внешний вид которых настолько непримечателен, 
что из общей массы они ничем не выделяются, но значение их как для культуры 
России, так и для той области знания, которой посвящено их содержание, велико. 
Именно к таким книгам относится «Лествица» Иоанна Лествичника.

Произведение «Лествица», одно из полных названий которого звучит 
как «Лествица, возводящая на небо, преподобного (далее – прп.) отца нашего 
Иоанна, игумена Синайской горы», было одним из излюбленных духовных сочи-
нений наших предков с древних времен. Само же слово «Лествица» с церковно-
славянского на современный русский язык означает «лестницу».

Автором «Лествицы» является прп. Иоанн Лествичник. Биография 
святого полна загадок. О нем известно немногое. Предположительно, родился 
он в Константинополе около 525 г. Время кончины также приблизительное – около 
604 г. Известно также, что семья его была состоятельной, что позволило получить 
Иоанну хорошее образование. За свое образование он получил имя «Схоластик»1. 
Через 40 лет своего уединенного жития Иоанн был избран братией во игумена 
Синайской горы, точнее, игуменом монастыря Неопалимой Купины, который 
позднее стал монастырем св. Екатерины2. В этом служении преподобный провел 
четыре года и будучи 79 лет от роду отошел ко Господу3.

Слава прп. Иоана, как подвижника, распространилась далеко за пределы 
Востока, о чем свидетельствует сохранившееся письмо Григория Великого4 к Иоанну 
Лествичнику5. Его труды были в широком употреблении в христианской культуре 
Востока. Большое влияние «Лествица» имела и на Западе, вплоть до самого конца 
Средних веков (переводы А. Кларено и А. Траверзари, комментарии Дионисия 
Картузианского)6.

Духовный авторитет св. Иоанна всегда был уважаем и Восточной Церковью, 
и Западной. После церковного раскола 1054 г. Католическая церковь продолжает 
отмечать память прп. Иоана Лествичника в один день с православными христиа-
нами – 30 марта.

Более того, являясь монахом-мистиком7, в отличие, например, от св. Симеона 
Нового Богослова, который сейчас почитается всей Православной Церковью 
и признается богословом и мистиком, а при жизни и при следующем поколении 
он считался фигурой противоречивой8, авторитет Иоанна Лествичника и значи-
мость его сочинений никогда не ставились под сомнение. Являясь богословом 

144



личного опыта, прп. Иоанна прежде всего волновала практическая реализация 
духовной жизни, в связи с этим вполне справедливым будет отнести к св. Иоанну 
Лествичнику слова, сказанные однажды Ж. Даррузэ, издателем богословских 
текстов прп. Никиты Стифата, что монах, приобретший мудрость и ведение, может 
быть выше недостойного епископа9.

Из сохранившихся творений преп. Иоанна Лествичника известно сочинение 
«Лествица». Как называл свой труд сам Иоанн Синайский, неизвестно. В греческих 
и славянских рукописях встречаются не менее восьми вариантов названия памятни-
ка: Лествица, Райская лествица, Лествица добродетелей, Лествица божественного 

Иоанн (Лествичник) Лествица. – М.: Печатный Двор, 1647. – 311 л. слав. паг. 20.  
ОРРК НБЛ КФУ, инв. № В 57704.

John Climacus Ladder. – M.: Printing Yard, 1647. – 311 l. slav. pag. 20. Department 
of Manuscripts and Rare Books Scientific Library KFU, no. B 57704.

145

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



Перелистывая редкие издания и рукописи

восхождения, Скрижали духовные, Подвижническая наука, Просветление, Книга 
против Оригена. Апокриф основан на библейском сюжете книги «Бытие» (Быт. 
28: 10-17), где повествуется о том, как ветхозаветный праотец Иаков по дороге его 
из земли Ханаанской в Месопотамию видел чудесный пророческий сон, в котором 
ему явилась лестница, утвержденная на земле и уходящая в небо, по которой сходили 
и восходили ангелы. В христианской литературе «Лествица Иакова» символизирует 
не что иное как, Пресвятую Деву Марию10. В данном же случае, в качестве назва-
ния книги, лествица понимается как постепенное возрастание «в меру возраста 
исполнения Христова». Второе небольшое произведение Иоанна Лествичника – 
«К пастырю». И хотя дошло до нас только два сочинения святого, исследователи 
жизни прп. Иоанна предполагают, что их было больше. Писал он их, естественно, 
на греческом языке11.

«Лествица» была написана Иоанном по послушанию, а именно по просьбе 
раифского игумена Иоанна. Но, возможно, просьба игумена была не просто жела-
нием запечатлеть духовный опыт великого подвижника для последующих поколе-
ний, заручившись его авторитетом монаха, идущего средним путем умеренного 
подвига и одновременно преуспевшим в книжной премудости, она была желанием 
дать письменное универсальное руководство к духовной жизни для всего мона-
шества. Просьба раифского игумена отчасти была отголоском и продолжением 
той ситуации, которая сложилась среди египетского, палестинского и синайско-
го монашества. С конца IV в. монашество и в Палестине, и в Египте переживает 
острый внутренний духовный кризис. Монашескую среду в этот период можно 
сравнить с эллипсом, который имеет два «центра тяжести»: с одной стороны, это 
духовная практика, свойственная множеству монахов-простецов, которые стреми-
лись, совершая молитву, представить себе Бога, как Существо, подобное по своему 
облику человеку (отсюда наименование антропоморфиты, которым их наделили 
оппоненты), с другой стороны более осмысленный духовный опыт образованных 
монахов, которые прекрасно осознавая опасности, связанные с материалистиче-
скими представлениями о Боге, противостояли течению антропоморфитов12.

Основную мысль «Лествицы» можно выразить словами немецкого востоко-
веда и богослова второй половины XIX – начала XX в. Густава Беккеля: «Лествица 
к Царству Небесному сокрыта в тебе, в твоей душе. Погружайся прочь от греха 
вглубь самого себя, и там ты найдешь ступени, по которым сможешь восходить 
наверх»13. По своей структуре сочинение состоит из 13 слов или глав, которые 
описывают 30 ступеней, возводящих по лестнице совершенства. 30 ступеней симво-
лизируют число лет жизни Спасителя до выхода Его на общественное служение14. 
По содержанию сочинение разделяется на две части. В первой части говорится 
о пороках, во второй – о нравственных и богословских добродетелях. Прп. Иоанн 
приводит множество конкретных примеров из аскетического опыта и говорит, 
где нужно, о частностях монашеской жизни15. Возможно, как раз поэтому монахи, 
да и миряне тоже считали «Лествицу» учебником духовного совершенствова-
ния. Однако надо иметь в виду, что это сочинение, написанное монахом-аскетом, 
написано, прежде всего, для монахов. Это живой подвижнический опыт для прак-
тиков или для тех, кто хотя бы имеет некоторые представления о духовной работе 
над собой, поэтому, как отмечают исследователи «Лествицы», в ней нет точного 
психологического анализа внутреннего самосовершенствования человека, отсут-
ствует обзор зарождения и развития определенных страстей. И с этой точки зрения, 
казалось бы, опыт прп. Иоанна, изложенный в «Лествице», не приложим к мирской 
жизни. Тогда почему так любили читать это произведение миряне? Дело в том, 
что не существует аскетизма только монашеского или только мирского, есть его 

146



разные формы и степени: одни у монаха-отшельника, другие – у инока, живущего 
в общежительном монастыре, третьи – у мирянина. Читая «Лествицу», каждый 
находит именно то, что ему необходимо согласно той ступени совершенства, 
на которой он находится. В этом уникальность сочинения – сконцентрировав 
в себе сущность восточной христианской духовной традиции, в «Лествице» нет 
того, что могло бы быть истолковано двояко и по неведению использовано в качестве 
основания для отклонения от этой традиции.

Несомненно, «Лествица» написана человеком с огромной эрудицией, хорошо 
знающим и Ветхий, и Новый завет, и тексты таких авторов, как Антоний Великий, 
Василий Великий, Григорий Богослов, Евагрий Понтик, Кассиан Римлянин. 
Высочайший уровень образованности, жизненного кругозора и информирован-
ности Лествичника проявляется, к примеру, в знакомстве с химией (в своей книге 
он пишет о свойствах таких металлов, как золото, серебро, железо, олово, ртуть), 
с философией Платона, с медициной, биологией, психологией и т. д.16

Поскольку прп. Иоанн Лествичник является представителем восточной аске-
тической традиции христианства, то его учение, изложенное в «Лествице», так 
или иначе привязано к выработанной духовными писателями-аскетами восточной 
аскетической схеме о восьми главных пороках или страстях, которая выглядит следу-
ющим образом: чревоугодие; блуд; сребролюбие; гнев; печаль; уныние; тщеславие 
и мать всех пороков – гордость17. Однако тому, кто будет читать «Лествицу», в пере-
ходе от одной ступени духовной лестницы к другой, порой будет затруднительно 
усмотреть логическую последовательность. Выясняется, что восхождение по неко-
торым из них идет не последовательно одна за другой, а одновременно по несколь-
ким сразу. И это вовсе не от незнания или упущения, а от того, что, как практик, 
прп. Иоанн на своем опыте знает, духовное совершенствование не линейно, оно 
не привязано к схемам. Схема – не якорь, а скорее маяк.

Предлагаемые в «Лествице» св. Иоанном Лествичником порядок и содержа-
ние молитв теперь являются основой обязательного для каждого православного 
христианина домашнего молитвенного правила (утреннего и вечернего, состоящего 
из псалмов, молитв, тропарей, канонов с акафистами)18.

На протяжении веков «Лествица» была весьма популярна, многие поколения 
христианских авторов ссылались на нее как на непререкаемый авторитет в духов-
ной жизни. «Лествица» Иоанна Лествичника оказала влияние на аскетическое 
учение Исихия Синаита и Филофея, игумена Синайского, на Симеона Студита 
и его ученика прп. Симеона Нового Богослова. Особый интерес к «Лествице» 
пробудился в исихастской традиции прп. Григория Синаита. Свт. Григорий 
Палама цитирует Иоанна Лествичника в своих «Триадах…». На «Лествицу» 
ссылались Каллист и Игнатий Ксанфопулы. В сочинениях прп. Нила Сорского 
содержатся 35 цитат из «Лествицы», а в сочинении его оппонента, прп. Иосифа 
Волоцкого, 24 заимствования19. Отрывки из «Лествицы» были включены свт. 
Феофаном Затворником во второй том Русского Добротолюбия (издания 1884, 
1895, 1913 гг.)20. Не обошел своим вниманием «Лествицу» составитель много-
томной Греческой Патрологии (Patrologiæ Cursus Completus. Series Græca) 
французский аббат Жак-Поль Минь. Под этим названием он собрал не только 
сочинения святых отцов Церкви, но и все доступные ему тексты византийских 
писателей. В том числе он включил в Патрологию и сочинения Лествичника – в 88 
том, вышедший в свет в 1864 г.21

«Лествица» была переведена на все древние языки христианства: сирийский, 
грузинский, армянский, латинский, эфиопский и др. Она стала первой книгой, 
изданной на американском континенте22. Самые древние, дошедшие до нашего 

147

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



Перелистывая редкие издания и рукописи

времени греческие рукописи памятника, датируются концом IX в.23 По предвари-
тельным подсчетам, всего славянских рукописей, сохранивших текст «Лествицы» 
(полностью или фрагментарно), созданных в период с середины XII до конца XVII в., 
не менее 750, из них не менее 500 являются русскими24.

И, самое главное, «Лествица» – это сочинение, на котором воспитано не одно 
поколение монахов Востока и Запада. Читая и переписывая сочинение Лествичника 
в константинопольских, афонских, русских и европейских монастырях, древнехри-
стианские иноки не просто находились в едином вероучительном пространстве со 
святыми отцами-аскетами, но и овладевали единым кодом описания и истолкования 
духовного опыта.

В отделе рукописей и редких книг Научной библиотеки им. Н. И. Лобачевского 
хранится наиболее раннее издание «Лествицы» – это два экземпляра 164725 г. Книги 
являются памятником кирилловской печати XVII в. – большого формата, в кожаном 
переплете, потемневшем от времени, они были отпечатаны в Москве, на Печатном 
Дворе по указу царя Алексея Михайловича и по благословению патриарха Иосифа. 
Это первое издание славянского перевода толковой «Лествицы», которое входит 
в число так называемых четьих книг, то есть предназначенных для уставных чтений 
по церковному уставу того времени при богослужении26.

Любопытными также экземплярами «Лествицы» являются издания 1851 
и 1862 гг. Обе книги поступили в Научную библиотеку Казанского университета 
после Октябрьской революции. К сожалению, более точную дату их поступления 

установить не представляется возмож-
ным. Но благодаря книжным знакам, 
оставленным на экземплярах, можно 
с уверенностью сказать о первоначаль-
ной их принадлежности.

Сохранившийся ярлычок на кореш-
ке издания «Лествицы» 1851 г.27 свиде-
тельствует, что данный экземпляр 
когда-то принадлежал библиотеке 
Общества археологии, истории и этно-
графии при Императорском Казанском 
университете. Это было одно из ведущих 
научных обществ России, существовав-
шее в 1870-1930 гг. и имевшее целью 
всестороннее изучение истории народов 
Поволжья. Общество имело свою библи-
отеку, а его членами были и преподава-
тели Казанского университета. Сказать 
что-то более подробное об истории 
создания данной книги не представ-
ляется возможным, так как никакой 
дополнительной информации титульный 
лист данного экземпляра, кроме назва-
ния типографии, не несет. Можно лишь 
предположить, что данный экземпляр 
«Лествицы» 1851 г. может принадле-
жать переводческим трудам архимандри-
та Новоспасского монастыря в Москве 
и члена Московской синодальной 

Иоанн (Лествичник) Преподобного отца 
нашего Иоанна, игумена Синайской горы 

Лествица. – М.: Тип. В. Готье, 1862. – 364, 
58, 114 с. НБЛ КФУ, инв. № В 185214.

John Climacus Our Venerable Father John, 
Abbot of Mount Sinai Ladder. – M.: Printing 
house of V. Gauthier, 1862. – 364, 58, 114 p. 

Scientific Library KFU, no. 185214.

148



конторы Агáпита (Введенского) (1789-1877). Его перевод «Лествицы» был опубли-
кован как раз в 1851 г.28

Более информативной является «Лествица» 1862 г.29 издания. Согласно имею-
щемуся штампу на титульном листе, первоначально книга принадлежала библио-
теке Седмиозерной Богородицкой пустыни. Кроме капель застывшего воска на ее 
страницах, свидетельствующих о том, что книга была читаема монахами монастыря, 
иных следов бытования экземпляр не имеет. Однако издательская надпись на титуль-
ном листе «Лествицы», сообщающая, что книга является изданием Козельской 
Введенской Оптиной пустыни, говорит уже о многом.

Оптина пустынь была обычным православным монастырем. Необычного в нем 
было только то, что на фоне общего оскудения веры и внутренней духовной жизни 
России, в том числе и в монастырях, в нем эта жизнь в XIX в., наоборот, расцвела. 
Расцвет был основан на том, что люди, жившие в пустыне, принимали христианство 
«всерьез», по-евангельски, а не как благочестивую внешность, и восстановили 
в своем монастыре древний дух истинного подвижничества.

Оптина пустынь стала известна всей России своим старчеством. Говоря о стар-
честве, русский философ В. Н. Лосский отмечал, что дар старчества прежде всего 
состоит в прозорливости. «…По особой, дарованной старцам благодати им раскры-
вается вся глубина человеческого существа, им выявляются все потаенные уголки 
души, все сокрытое в уме, все, что остается спрятанным для сознания обычного 
человека»30. Основа этого уникального явления – православная мистика, дости-
жение которой происходит по мере овладения наукой из наук – православным 
аскетическим деланием. Надо подчеркнуть особо, что слово мистика здесь понима-
ется не в том смысле, как мы часто его понимаем сейчас, как что-то необъяснимое, 
таинственное и даже волшебное, нет, а именно в его греческой интерпретации, 
как «мистикос» (от греч.: μυστικός) – богообщение!31

Кроме своих старцев Оптина пустынь была известна книгоиздательской 
деятельностью.

Начало XIX в. можно охарактеризовать как время духовного голода – в стране 
было множество иностранной переводной литературы, а аскетические писания 
распространялись в рукописях. Более того, существовала жесткая духовная цензура 
на всякого рода духовные издания аскетического характера и особенно на пере-
водные. Стоит лишь вспомнить печальный опыт перевода Евангелия на русский 
язык, а также Пятикнижия Моисея, которое в отпечатанном виде по решению 
Священного Синода было сожжено на кирпичном заводе Александро-Невской 
лавры32.

Оптинское издательство началось с издания Жития Паисия Величковского, 
игумена Нямецкого монастыря (Молдавия). Преподобный архимандрит Паисий 
Нямецкий (в миру Петр Величковский) считается «обновителем русской иноческой 
жизни». Сын полтавского протоиерея Иоанна Величковского, родившийся в 1722 г., 
ушел в монашество в 19 лет от роду. Отсутствие духовных руководителей заставило 
его изучать отеческие писания. Он пришел к осознанию неотложной необходимости 
собирания аскетической литературы, ее перевода и распространения33.

Через учеников Паисия Величковского выполненные им переводы отцов-аске-
тов на славянский язык попали в Россию. Списки с переводов прп. Паисия были 
принесены в Оптину прп. Львом (Наголкиным), братьями Моисеем и Антонием 
(Путиловыми), Макарием (Ивановым), которые в свою очередь получили их 
от ближайших учеников прп. Паисия.

Начало издания аскетической литературы Оптиной пустынью было подготов-
лено и обусловлено двумя фактами: во-первых, помещением Иваном Васильевичем 

149

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023

https://ru.wikipedia.org/wiki/Греческий_язык


Перелистывая редкие издания и рукописи

Киреевским в его журнале «Москвитянин» в 1845 г. статьи оптинского стар-
ца Макария (Иванова) о жизни молдавского старца Паисия Величковского 
и, во-вторых, состоявшимся в 1846 г. разговором супругов Киреевских со старцем 
Макарием о неизвестных для большинства творениях святых отцов-подвижников. 
Иван Васильевич и Наталья Петровна Киреевские прямо поставили перед отцом 
Макарием вопрос о необходимости «явить миру эти сокровища», обещая со 
своей стороны обращение за помощью к митрополиту Московскому Филарету, 
что при тогдашних цензурных затруднениях было весьма важно. Ибо главная труд-
ность издательства того времени заключалась даже не в расходах, а в проталкивании 
через цензуру34.

Значительную роль в издательской деятельности Оптиной пустыни, помимо 
супругов Киреевских, сыграли следующие лица – профессор Московской духов-
ной академии и духовный цензор Федор Александрович Голубинский и архиман-
дрит, впоследствии епископ Кавказский и Черноморский Игнатий (Брянчанинов). 
Будучи некогда личным стипендиатом и любимцем императора Николая I, он содей-
ствовал делу издания не только своими советами, но и своим предстательством 
перед сильными мира сего. В преодолении цензуры участвовал и сам покровитель 
оптинского издательства – московский митрополит Филарет35. Его авторитет был 
настолько высок, что ни один вопрос догматический, канонический, церковно-
законодательный, ни одно распоряжение Священного Синода, имевшее значение 
для Церкви, не решались без предварительной справки о том, как думает об этом 
вопросе Филарет. И это положение существовало даже несмотря на то, что вслед-
ствие несогласий, с 1843 г. митрополит раз и навсегда отказался от присутствования 
в Синоде36.

Но душою всего, инициатором переводческой и издательской деятельности 
был, безусловно, старец Макарий, который сам переводил с подлинников, редакти-
ровал переводы, сделанные братией Скита, общался по делам издания с московским 
митрополитом.

Просветительская деятельность Оптиной пустыни была значительна. 
В XIX в. ею выпущено свыше 125 изданий в количестве 225 000 экземпляров37.

Некоторые книги святых отцов Оптина пустынь издавала сначала по-славянски, 
а затем по-русски38. Известно, что перевод «Лествицы» Иоанна Лествичника, 
вышедшей на славянском языке в 1851 г., был сделан учеником старца Макария, 
впоследствии ставшим также старцем, иеромонахом Амвросием (Гренковым), 
а также при участии будущего иеромонаха Климента (Зедергольма)39.

Русский перевод «Лествицы», подготовленный в Оптиной Пустыни, стал 
необычайно популярен и неоднократно переиздавался как до Октябрьской 
революции, так и в настоящее время. Впоследствии оптинская редакция перево-
да «Лествицы» (1862, 1873, 1888, 1892, 1898, 1901, 1908 гг.) получила большее 
распространение по сравнению с лаврской (1851, 1854, 1869, 1894 гг.)40.

Известно, что на русский язык «Лествицу» также переводил епископ Игнатий 
(Брянчанинов). Рукопись была получена в Оптиной пустыни в 1845 г., тогда же была 
начата и редакторская работа с ней. Однако перевод святителя не был использован 
при подготовке оптинского издания «Лествицы» 1862 г.41

«Лествица» со штампом «Седмиозерской пустыни», принадлежащая 
Научной библиотеке им. Н. И. Лобачевского, является не только ее первым оптин-
ским русскоязычным изданием 1862 г., но и одним из первых изданий данного 
произведения на русском языке вообще, так как все книги духовно-аскетического 
содержания, издававшиеся ранее 1851 г., издавались исключительно на церков-
но-славянском языке. Появление данного экземпляра в фонде университетской 

150



библиотеки, как и многое из того, что поступало в 20-е гг. прошлого века, осталось 
незадокументированным. Но известно, что имуществом упраздненных монастырей 
и церквей г. Казани и ТАССР в 1920-е гг. ведал созданный в августе 1919 г. Казанский 
подотдел Всероссийской коллегии по делам музеев и охране памятников искусства 
и старины. Судя по сохранившимся документам, первый список учтенных памятни-
ков появился не позже октября 1923 г. В Список церквей и мо настырей Татарской 
АССР, состоящих на учете Отдела по делам музеев Главнауки Наркомпроса РСФСР 
вошла и Седмиозерная пустынь42. Часть имущества бывшего монастыря была пере-
дана в музеи, а книги – в библиотеки Казани.

В фонде Научной библиотеки им. Н. И. Лобачевского хранится также пятое 
оптинское издание «Лествицы» 1898 г.43

Таким образом, из семи русскоязычных дореволюционных изданий 
«Лествицы», осуществленных Оптиной пустынью, Научной библиотеке 
им. Н. И. Лобачевского принадлежит «Лествица» первого и пятого оптинского 
издания.

В отличие от известного протестантского тезиса «sola Scriptura» (лат. «одно 
лишь Священное Писание» как источник вероучения), в православном богосло-
вии есть термин «Священное Предание». Он употребляется и в смысле полноты 
содержания всего богооткровенного учения, и в смысле только части богооткро-
венного учения, не записанной в книгах Священного Писания44. Будучи признан-
ным всей Православной Церковью, сочинение Иоанна Лествичника относится 
к «Священному Преданию». Более того, о большой значимости автора «Лествицы» 
для Церкви говорит и тот факт, что четвертая неделя Великого поста (воскресенье) 
посвящена памяти святого Иоанна Лествичника. С XII в. Служба ему вводится 
в состав Постной Триоди. А в период Поста в храмах и семейном кругу было приня-
то читать отрывки из «Лествицы»45.

В связи с тем, что память прп. Иоанну Православной Церковью совершается 
30 марта, а по новому стилю этот день приходится на 12 апреля, автор «Лествицы» 
почитается как небесный покровитель российских летчиков и космонавтов46.

ПРИМЕЧАНИЯ:
1. Всеволод (Филипьев). Путь святых отцов. Патрология. – М., 2007. – С. 384.
2. Дионисий (Шленов), игум., Кордочкин А., свящ. Иоанн Лествичник // Православная энци-
клопедия. – М., 2010. – Т. 24. – С. 405.
3. Всеволод (Филипьев). Указ. соч. – С. 386.
4. Григорий I Великий – 64-й папа Римский (с 590 по 604 гг.), известный в Православной 
Церкви как святитель Григорий Двоеслов. С его именем связана Литургия Преждеосвящен-
ных Даров.
5. Балакин Ю. В. Христианские писатели II-XV веков (Византия и латинский Запад): словарь-
справочник. – М., 2011. – С. 182.
6. Флоровский Г. В. Преп. Иоанн Лествичник // Восточные отцы V-VIII веков. – Париж, 1990. – 
С. 179. В 1633 г. иезуитом М. Радером был впервые напечатан в Европе перевод текста «Лест
вицы» на латинском языке.
7. Алексий (Дородницын), еп. Преподобный Иоанн Лествичник, как представитель нравствен-
но-аскетического мистицизма // Вера и разум. – 1904. – № 23. – С. 571-576.
8. Хант Х. Взаимосвязь духовной и светской власти и силы в жизни и творчестве прп. Симе-
она Нового Богослова // Преподобный Симеон Новый Богослов и его духовное наследие: 
Материалы Второй международной патристической конф. Москва, 11-13 декабря 2014 г. – М., 
2017. – С. 176.
9. Дионисий (Шленов), игум. Учение о воскресении души у свв. Симеона Нового Богослова и 
Никиты Стифата // Преподобный Симеон Новый Богослов и его духовное наследие: Мате-
риалы Второй международной патристической конф. Москва, 11-13 дек. 2014 г. – М., 2017. – 
С. 341.

151

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



Перелистывая редкие издания и рукописи

10. Попова Т. Г. О значении слова лествица // Русская речь. – 2008. – № 2. – С. 65-66.
11. Всеволод (Филипьев). Путь святых отцов... – С. 386.
12. Габриэль (Бунге), схиархм. Прп. Иоанн Кассиан и авва Евагрий Понтийский // Препо-
добный Иоанн Кассиан и монашеская традиция христианского Востока и Запада: Материа-
лы Третьей международной патристической конф. Москва, 19-21 нояб. 2015 г. – М., 2017. – 
С. 257.
13. Тамке М. Стремиться понять Исаака Ниневийского и потерпеть неудачу: усилия Густава 
Беккеля и этика св. Исаака // Преподобный Исаак Сирин и его духовное наследие: Материа
лы Первой международной патристической конф. Москва, 10-11 октября 2013 г. – 2-е изд. – 
М., 2017. – С. 406-407.
14. Всеволод (Филипьев). Путь святых отцов... – С. 387.
15. Там же. – С. 387.
16. Попова Т. Г. Преподобный Иоанн Синайский… – С. 254.
17. Ср. западную аскетическую схему семи грехов папы Римского Григория Великого: 1) гор-
дость, 2) зависть, 3) гнев, 4) уныние, 5) алчность, 6) чревоугодие, 7) похоть, блуд (см.: За-
рин С. М. Аскетизм по православно-христианскому учению: Этико-богословское исследова-
ние. – Киев, 2008. – С. 309-353.).
18. Скурат К. Святой Иоанн Лествичник – учитель молитвы // Журнал Московской патри-
архии. – 1964. – № 4. – С. 60.
19. Дионисий (Шленов), игум., Кордочкин А., свящ. Иоанн Лествичник // Православная эн-
циклопедия. – М., 2010. – Т. 24. – С. 422-423.
20. Исихазм. Аннотированная библиография / Под общ. и науч. ред. С. С. Хоружего. – М., 
2004. – С. 259.
21. S. Ioannis Scholastici, vulgo Climaci // Patrologiæ Cursus Completus. Series Græca / accu-
rante J.-P. Migne. – Paris. – T. 88. – 1864. – URL: https://books.google.ru/books?id=55TYAAAA
MAAJ&printsec=frontcover&hl=ru#v=onepage&q&f=false
22. Попова Т. Г. Преподобный Иоанн Синайский (штрихи к портрету) // Проблемы истории, 
филологии, культуры. – 2011. – № 2. – С. 251.
23. Попова Т. Г. Небесный покровитель космонавтов или что такое лествица // Вопросы куль-
турологи. – 2011. – № 11. – С. 24.
24. Попова Т. Г. Русские рукописи «Лествицы» Иоанна Синайского // Вестник Православно-
го Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Сер. 3: Филология. – 2016. – Вып. 1. – 
С. 93.
25. Иоанн (Лествичник) Лествица. – М.: Печатный Двор, 1647. – 347 л. слав. паг. 20. (Инв. 
№ В 147131); Иоанн (Лествичник) Лествица. – М.: Печатный Двор, 1647. – 311 л. слав. паг. 
20. (Инв. № В 57704) (см.: Каталог книг кирилловской печати XVI – XVII вв. / Сост. Л. Ф. Ве-
селова. – Казань, 1986. – С. 21). Обе книги описаны по изд.: Зернова А. С. Книги кирилловской 
печати, изданные в Москве в XVI-XVII вв.: сводный каталог. – М., 1958. – № 199.
26. Николаев Н. И. Об источниках московского издания Лествицы 1647 г. // ТОДРЛ. – 1993. – 
Т. 48. – С. 277.
27. Иоанн (Лествичник) Преподобного отца нашего Иоанна, игумена Синайской горы Ле-
ствица и Слово к пастырю. – М., 1851. – XXIII, 405, II c. (Инв. № В 34778).
28. Попова Т. Г. Лествица Иоанна Синайского в славянской книжности. – Саарбрюкен, 2011. – 
С. 424.
29. Иоанн (Лествичник) Преподобного отца нашего Иоанна, игумена Синайской горы Лест
вица. – М., 1862. – 364, 58, 114 с. (Инв. № В 185214).
30. Лосский В. Н. Оптинские старцы // Боговидение. – Минск, 2007. – С. 293.
31. Аверинцев С. С. Мистика // Новая философская энциклопедия. – М., 2001. – Т. 2. – С. 579-
580.
32. Концевич И. М. Оптина пустынь и ее время. – Минск, 2006. – С. 130.
33. Котельников В. Православные подвижники и русская литература. На пути к Оптиной. – 
М., 2002. – С. 70-76.
34. Фудель С. И. Оптинское издание аскетической литературы и семейство Киреевских // Со-
брание сочинений. – М., 2005. – Т. 3. – С. 257.
35. Там же. – С. 260-262.
36. Концевич И. М. Оптина пустынь… – С. 119.
37. Там же. – С. 171.

152



38. Фудель С. И. Оптинское издание аскетической литературы… – С. 263.
39. Жития преподобных старцев Оптиной пустыни. – Минск, 2007. – С. 185; Фудель С. И. 
Оптинское издание аскетической литературы… – С. 269, 270, 272.
40. Каширина В. В. История подготовки к изданию «Лествицы» в переводе Оптиной пусты-
ни // Богословский вестник. – 2018. – № 31. – Вып. 4. – С. 254.
41. Каширина В. В. О новом издании «Лествицы» в переводе святителя Игнатия (Брянчани-
нова) // Studia Humanitatis. – 2018. – № 3. – С. 18.
42. Степанов А. Ф. Трудный опыт обретений и утрат: учет памятников истории и архетектуры 
г. Казани и Татарской АССР в первые советские годы // Международная науч.-практ. конф. 
«Чудотворный Казанский образ Богородицы в судьбах России и мировой цивилизации». Ка-
зань, 19 июля 2021 г.: сборник материалов и статей. – Казань, 2022. – С. 246; 249.
43. Иоанн (Лествичник) Преподобного отца нашего Иоанна, игумена Синайской горы Ле-
ствица. – 5-е изд. Козельской Введенской Оптиной пустыни. – [М.], 1898. – 276, 90, II с. (Инв. 
№ В 125243).
44. Воронов Л., прот. Проблема Предания в Церкви (Краткое обозрение доклада 2-й секции 
IV Всемирной конференции «Веры и церковного устройства») // Журнал Московской па-
триархии. – 1964. – № 4. – С. 66.
45. Хохлова И. Л. «Лествица» преподобного Иоанна в живописи Древней Руси. Обзор основ-
ных произведений // Вестник КГУ им. Н. А. Некрасова. – 2007. – № 3. – С. 242-243.
46. Попова Т. Г. Преподобный Иоанн Синайский… – С. 251.

Список литературы
Всеволод (Филипьев). Путь святых отцов. Патрология. – М., 2007. – 640 с.
Каширина В. В. История подготовки к изданию «Лествицы» в переводе Оптиной пусты-

ни // Богословский вестник. –  2018. – № 31. – Вып. 4. – С. 239-260.
Концевич И. М. Оптина пустынь и ее время. – Минск, 2006. – 575 с.
Котельников В. Православные подвижники и русская литература. На пути к Оптиной. – 

М., 2002. – 383 c.
Лосский В. Н. Боговидение. – Минск, 2007. – 495 c.
Попова Т. Г. Лествица Иоанна Синайского в славянской книжности. – Саарбрюкен, 2011. – 

457с.
Попова Т. Г. Преподобный Иоанн Синайский (штрихи к портрету) // Проблемы истории, 

филологии, культуры. – 2011. – № 2. – С. 251-257.
Попова Т. Г. Рукописи «Лествицы» Иоанна Синайского перевода Паисия Величковско-

го // Вестник Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Сер. 3: Фи-
лология. – 2017. – Вып. 50. – С. 36-43.

Попова Т. Г. Русские рукописи «Лествицы» Иоанна Синайского // Вестник Православно-
го Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Сер. 3: Филология. – 2016. – Вып. 1. – 
С. 93-101.

Скурат К. Святой Иоанн Лествичник – учитель молитвы // Журнал Московской патри-
архии. – 1964. – № 4. – С. 57-63.

Фудель С. И. Собрание сочинений. – М., 2005. – Т. 3. – 454 c.
Хохлова И. Л. «Лествица» преподобного Иоанна в живописи Древней Руси. Обзор основ-

ных произведений // Вестник Костромского государственного университета им. Н. А. Не-
красова. – 2007. – № 3. – С. 242-247.

References
Vsevolod (Filipyev). Put svyatyh ottsov. Patrologiya [The way of the Holy Fathers. Patrology]. 

Moscow, 2007, 640 p.
Kashirina V. V. Istoriya podgotovki k izdaniyu “Lestvitsy” v perevode Optinoy pustyni [The history 

of preparing the “Ladder” for publication with translation of the Optina Monastery]. IN: Bogoslovs-
kiy vestnik [Theological bulletin], 2018, no. 31, issue 4, pp. 239-260.

Kontsevich I. M. Optina pustyn i ee vremya [The Optina Monastery and its time]. Minsk, 2006, 
575 p.

Kotelnikov V. Pravoslavnye podvizhniki i russkaya literatura. Na puti k Optinoy [Orthodox ascetics 
and Russian literature. On the way to Optina]. Moscow, 2002, 383 p.

153

«Гасырлар авазы - Эхо веков», № 2, 2023



Перелистывая редкие издания и рукописи

Lossky V. N. Bogovidenie [God-seeing]. Minsk, 2007, 495 p.
Popova T. G. Lestvitsa Ioanna Sinayskogo v slavyanskoy knizhnosti [The Ladder by John of Sinai 

in Slavic literature]. Saarbrucken, 2011, 457 p.
Popova T. G. Prepodobniy Ioann Sinayskiy (shtrihi k portretu) [St. John of Sinai (strokes to the 

portrait)]. Problemy istorii, filologii, kultury [Problems of history, philology, culture], 2011, no. 2, 
pp. 251-257.

Popova T. G. Rukopisi “Lestvitsy” Ioanna Sinayskogo perevoda Paisiya Velichkovskogo [The 
manuscripts of the “Ladder” by John of Sinai translated by Paisius Velichkovsky]. Vestnik 
Pravoslavnogo Svyato-Tihonovskogo gumanitarnogo universiteta. Ser. 3: Filologiya [Bulletin of the 
Orthodox St. Tikhon Humanitarian University. Ser. 3: Philology], 2017, issue 50, pp. 36-43.

Popova T. G. Russkie rukopisi “Lestvitsy” Ioanna Sinayskogo [Russian manuscripts of the “Ladder” 
by John of Sinai]. Vestnik Pravoslavnogo Svyato-Tihonovskogo gumanitarnogo universiteta. Ser. 3: 
Filologiya [Bulletin of the Orthodox St. Tikhon's University for the Humanities. Ser. 3: Philology], 
2016, issue 1, pp. 93-101.

Skurat K. Svyatoy Ioann Lestvichnik – uchitel molitvy [St. John the Ladder, the teacher of prayer]. 
Zhurnal Moskovskoy patriarhii [ Journal of the Moscow Patriarchate], 1964, no. 4, pp. 57-63.

Fudel S. I. Sobraniye sochineniy [Collected writings]. – М., 2005. – V. 3. – 454 p.
Khokhlova I. L. “Lestvitsa” prepodobnogo Ioanna v zhivopisi Drevney Rusi. Obzor osnovnyh 

proizvedeniy [“Ladder” of St. John in the painting of Ancient Rus. Review of main works]. Vestnik 
Kostromskogo gosudarstvennogo universiteta im. N. A. Nekrasova [Bulletin of N. A. Nekrasov 
Kostroma State University], 2007, no. 3, pp. 242-247.

Сведения об авторе
Трегубов Алексей Алексеевич, главный библиограф Научной библиотеки имени Н. И. Лоба
чевского Казанского федерального университета, e-mail: Aleksey.Tregubow@kpfu.ru

About the author
Alexey A. Tregubov, Chief Bibliographer at N. I. Lobachevsky Scientific Library, Kazan Federal 
University, e-mail: Aleksey.Tregubow@kpfu.ru

В редакцию статья поступила 28.06.2022, опубликована:
Трегубов А. А. Издания «Лествицы» Иоанна Лествичника в фонде Научной библиотеки 
им. Н. И. Лобачевского // Гасырлар авазы – Эхо веков Echo of centuries. – 2023. – № 2. – С. 143-154.

Submitted on 28.06.2022, published:
Tregubov A. A. Izdaniya “Lestvitsy” Ioanna Lestvichnika v fonde Nauchnoy biblioteki im. N. I. Lobachevskogo 
[Editions of the “Ladder” by John of the Ladder in the fund of N. I. Lobachevsky Scientific Library]. IN: 
Gasyrlar avazy – Eho vekov [Echo of centuries], 2023, no. 2, pp. 143-154.

154

mailto:Aleksey.Tregubow@kpfu.ru



